## EPISTOLICA DISSERTATIO

Quam

### IOHANNES DURÆUS,

Fuangelicæ concordiæ procurandæ Ergodioctes misit authoribus Calvinismi (ut vocatur) Irreconciliabilis. D. D. 10-HANNI HYLSEMANNO, Theol: D. & P. P. in Acad: Wittebergensi:

Nec non

# D. PETRO RHEBINDERO,

Theol. Lic. & Superintendenti Lunæburgensi, ut illos de reatu, Schismatis continuandi inter protestantes, evitando, fraternè moneret.

John Dury



ANNO 1641.

#### Benevolo Lectori falutem.

D'um Typographus quorundam desiderijs, qui hoc scriptum in usum suum privatum prælo subijci curabant, sestinanter nimium salissacere voluit, multos per incuriam admisit errores qui sensum Authoris non tantum obscurant, sed plane pervertunt. Rogandus itaq; est benevolus lector, velit saltem hosce sequêntes non gravate ante lectionem corrigere.

P. 1. lin. 23. affectu pro effectu.

P. 2. l. 2. Exoniensem pro Oxonon. l. 7. indicium pro iudicium lin. 25. promovendum, lin. 30. contradictionis.

P. 3. l. 3. nostras pro vestras, l. 12. agnoscunt suum et virum 1.29. rixosi pro rimosi.

P.4.1. 6. Charitatem 1. 21. finet,

P. 5. 1. 6. fed ijs quæ ex josephi l. 12. et una pro ex una.

P. 6. l. 27. quisquis pro quisvis l. 28. tolerari.

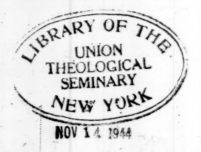
P. 7.1.24. tentandæ, 1. 28. finem ab alijs.

P. 8.1.29. contradictioni. P. 9. 1. 17. quæ ad pacem.

P. 10.1.28. Aristotelica pro Apostolica.

P. 12. l. ult: ut cogitare pro ita cogitare.

P. 13. 1. 31 , riyears pro diraganas.



## Gratiam & Pacem.

Idi Rev.di Clar. Doctiffimiq; Viri vestrum ante dies non multos Calvinismum, quem vocatis irreconciliabilem. Et quamvis multa mihi obversentur, in quibus uberiori forsan cum fructu erga Dei Ecclessam, certè multò majori cum delectatione mea meum impendi posset otium, quam ut talem profequar, quæ jam mihi vobiscum instituenda est, dissertationem: quia tamen caulæ fubsunt non leves, quibus adducor, ut velle debeam vestris Reverentiis benè : ideo huc animum applicui, ut illud in quo à scopo ædificationis deflectitis ea quâ decet lenitate spiritus correctum velim; Ne scil cet confirmandi continuandiq; Schilmatis reatum, in quem temere volmet meo quidem judicio pracipitatis, diutius fustinere aut porro incurrere velitis quod equidem favente Deo futurum spero: si modo nostræ monitioni, quæ ab animo proficitcitur fincero, & in conspectu Dei optime V. Rtiis faventi, aurem præbere non dedignemini. Rogandi igitur estis, permittere velitis ut amicabiliter ob oculos ponatur Uris. Prudentiis, quare purandum fit mihi, quod hoc scripto aut potius disputandi modo schismatis inter Euangelicos irreconciliabiliter continuandi reatum in volmet adducatis. Quod certe quoniam dictu videtur durum, & ego à me iplo non fine difficultate aliquâ impetro, ut id iplum palam facere velim; ideo illud quantum possum differam, & tantisper seponam denec veram præbuero R. Dignitatibus vestris informationem de rationibus instituti mei, cui vosmet, omni ut videtur animi contentione, exercitiaq; vestra Scholastica, opponere decreviltis. Etenim requisitum est, ut verus cau'æ disceptandæ status inter nos formetur, antequam ad disputationem deveniatur specialiorem: si tamen eo sit progrediendum. Velim itaq: perpendatis ea quæ Vestris Prudentiis non ignota esse video de conatu meo, quo scilicet fine, quoq; effectu consilia Evangelicæ concordiæ cum Viris prælertim inter Lutheranos idoneis tractare huculq; voluerim: nam de successu non fum follicitus, quia rerum eventus est ci Ois pian: Scire ergo potestis ex iis quæ vidistis partim evulgata, partim in Manu-scriptis communicata, me publicum egisse solicitatorem confiliorum Theologicorum Religiofæ concordiæ inter Euangelicas Ecclefias, quærendæ. Nec vos in Academia Wittebergensi Theologos hac in parte reliqui infalutatos, & quamvis nullo me hactenus responso dignari volucritis, id non ægre tuli. Sed cum jam videam, vos ingenium exercere vestrum in Ecclesiæ vulneribus reddendis infanabilibus, atq; adeo per lufum quafi, rem Ecclefiis noxiam, ac vobis ipfis perniciofam aggredi, non putavi ad id connivendum effe: ne scilicet vobis ipsis in malo nimium complaceatis & alios deteriores reddatis. Etenim quod in bono fuadendo hucusq; nihil egeritis, id potuit malitià carere: & silentium sane vestrum sit per me înculpatum (quamvis interea dubitem, quo jure filere potueritis, cum parum deceat viros Theologos confilium fuum denegare Theologicum iis , qui in re publico utili , legitimă illud vià requirunt:) Sed esto, sit ut dixi causa silentii vestri non solum inculpata, sed summe legitima: attamen aut abstinere petuissetis ab ipso scopo concordiæ quærendæ oppugnando: aut si omnino sas esse videbatur illum oppugnare: ad minimum id vià magis legitimà factum effe decuit: & Paulo majorem huminitatem erga R.D. Episcopum Oxoniensem demonstrare etiam potuissets: nam mea quidem opinione, suisset alia humanitati vestræ consentaneum illi inprimis, & mihi quoq; sime non indignum censurà vestrà judicatis, unum saltem exemplar scripti vestri transmittere, ut judicium de studio nostro vestrum, non tam ab aliis, quam a vobis ipsis intelligerenus; quod quia sactum non est, neq, jam suppetit mihi exemplar Dno. Episcopo communicandum: ideo nec illi sacere volui judicium de vestra hac dissertatione adversus eum instituta, nec puto æquum esse, ut ad illam vobis quicquam respondeat, quoniam nec scopum laudabilem vobis propositum habetis, nec vià legitimà scopum

nobis propositum oppugnatis.

Scopus enim qui mihi propositus est, & quem ille suffragio consilioq; suo juvare voluit, non est alius, quam præparare Pacis semitam: sed de Scopo vestro aliter judicare non possum, quam quod discordiæ sovendæ ansam hoc scripto anxiè quæratis. Mihi propositum est Theologicæ consultationis, sedatæq; deliberationis viam tectari, ut disquirantur confilia è Dei verbo depromenda, quibus unionis legitimæ media, fundamentag; inter Ecclesias stabiliantur: vos disputationis Scholasticæ methodum, quam me declinare velle scitis, se quimini, ut confiliorum disquisitioni amicabili obicem ponatis. Ego viam politivam rei tractandæ urgeo, id est consilia affirmativa exquiro, per quæ omnium conscientiis satisfiat, & ad veritatis scitu factuq; ad salutem atq. ædisscationem necessaria, agnitionem fraternamq; professionem, omnes Euangelici aliquando perducantur: fed vos viam Negativam eligitis, in qua nec ullum ipfi confilium fuggeritis, nec alienum admittere vultis, sed in exceptionibus adversus omnia quæ proponuntur formandis, ingenium obfirmatis. Ego erudiri cupio ab hominbus vestræ partis, de eo quod facto opus estad legitimam controversiarum decisionem, mutuæq; ædificationis studium inter Euangelicos etiamsi in aliquibus dissideant, promomendum: non autem de eo quod ab hisce aut illis erratum vel perperam factum est, ad controversias minus reconciliabiles reddendas, & ædificationem impediendam quoniam alieni erroris scientia nec mihi, nec ulli quicquam, aut certe parum ad salutem prodest:) Sed vos nihil docetis de eo quod fieri debetsverum in lapsibus aliorum enumerandis, & erroribus exprobrandis exercetis studia vestra, atq; adeo antiquam contradictioni serram continuo reciprocatis: ut fi nondum fint frant tandem controverse nostre per vos irreconciliabiles. Cum igitur nullam consultationis viam admittatis, nec positivum quicquam suggeratis, fed omnia negative & per contradictionem tractetis, nec ullo modo concordie mutueg; ædificationis studium juvetis no video quomodo laudabilem scopum vobis propositum habeatis, prefertim cumícopo nostro ab omnibus collaudato, nec a vobis ipsis improbato fed potius approbato, omnia faciatis contraria, & quidem vià nec legitimà nec rationali.

Legitima enim via non est vestra, quia per indirectum aliud quasi agendo Pacis studium impeditis, nec tamen videri vultis hoc agere. Pretextum enim queritis in Rdo. Dno. Hallo, ut demonstretis illum sibi uon constare in judicio, quod ad concordie studium promovendum mihi concessit. Hic adversus Hallum actionis prætextus, occasionem præbet vobis aliud quod præcipue intendebatis agendi, nempe consultationes de via concordiæ amicabiles, & positivas procedendi vias sedatiores, interturbandi; conquisitis

undia,

undiquadversus insum studii scopum Scholasticis, id est captiosis objectionibus. Nam in ils ansam nove disputationis captantes, contentionibus inutilibus magis magisq; involvere & distrahere studetis cogitationes vestras. Quod tamen citrà prejudicium studii pacifici vos facere velle, dicitis: quafi diceretis, vos remoram aut compedes currenti velle inicere, nec tamen illius curfum impedire. Talis itaq; procedendi via non videtur cordata atq; legitima; facite igitur aut arborem bonam & fructum ejus bonum, aut facite arborem malam & fructum ejus malum, nam ex fructu arborem oportet cognofcere inquit Dominus. Sed nec rationi confentaneum est, ut totam Ecclesiarum reformatarum Doctrinam apud vos odiolo nec Reformatis grato Calvinilmi titulo, infigniatis: scitis Reformatos sactionum nomina à sele amoliri, nec à Calvino suam denominari Doctrinam velle, sed à Christo, & ab Euangelica Reformatione, quam promovere student. Calvinum agnoteunt, & virum certè magnum: led tamen hominem fuiffe sciunt. a quo non liceat professionis in Christianismo sue nomen mutuari, sine reatu schissmatis, quoniam id ab Apostolo expresse prohibitum est. 1. Cor. 1. à v. 10. ad 14. & 3, 4, 5, 21, 22, 23, & 4, 6, 7. Nec igitur legitime nec rationabiliter a vobis fit, quod tam importune tribuatis nomen factiolum Ecclefiis invitis. Reformati enim putant fibi probrofum este ab alio, quam à Christo & ejus Euangelio nomen professionis suz derivare. Nec etiam rationabiliter factum est, quod hunc Calvinishum quem irreconciliabilem vocatis, no definiveritis statim in ipso disputationis vestre initio at statum questionis & terminos conclusionis, quam probare vultis, intelligere potuissemus, prout in methodo rationali, & discursu quolibet ritè ordinato fieri par est. Sed data opera occultatis Calvinismi descriptionem, nec ad Dnum Hallum accessistis ante pag. 21, ut exinde facile sit colligere, vos voluisse singulari artificio consusam litigandi materiam congerere, nihil autem docere, quod ad falutarem faciat instructionem, aut veræ Pacis confilia promovenda. Et hoc ipfum est, quod aliquo modo profitemini, quando dicitis, vos more Scholastico velle examen instituere de D. Halli judicio: nam more Scholastico res tractare, nihil aliud est, quam omnia in dubium vocare, cuilibet rei aliquomodo contradicere : nihil tutum a questione relinquere: nihil ad pietatis praxin, aut fructum edificationis convertere, sed questionem quæstioni annectere, & ut rimosi consueverant legulei, litem ex lite trahere atque interminabilem reddere controverfiam. Solent enim Scholastici Theologiæ rixosæ authores & nutricii, in nudå & evanidå rerum fubtilium Theoria hærerc, atq; omnia omnibus, vaga speculatione miscere; Hinc etiam est, quod vos pro consueta in hoc genere disputandi licentia, quolibet prætextu quidlibet allegare liberum vobis effe ducitis: atq; id præcipue urgetis (contra morem tamen antiquorum Scholasticorum, qui neotericis multò fuerunt modestiores) quod personam adversariorum vestrorum malè pungat mordeatq. Nam nihil intactum fermè relinquitis, quo irritari queant, quòd non obtorto in ip orum præjudicium collo trahatur: atq; hanc nec legitmă nec rationalem rei Theologica tractande, sed potius exquisitam offensionis multiplicandæ viam esse autumo: quam mihi sectandam nolo proponere, quoniam non lubet in Meandris iftis vobilcum discurrere, relicto utiliori mutuæ ædificationis studio. Et revera aliquandiu dubitavi, an vobis tam præposterè agentibus, & instituto tantopere ab omnibus laudato, directè advetsantibus, aliquid esset responden-

pondendum? Nec omnino alienus erat à filentio retinendo animus meus, qui contemnere folet tales disputandi rationes; sed tamen propter nonnullas rerum circumstantias, propter sequiorem omnimodi filentii apud alios interpretationem, propter se lemnitatem actionis veftræ quæ nunc etiam ad plures spargitur, partini ut alienentur simpliciorum animi magis magisq; ab optimis cogitatis; partim ut propensiores omnium in hoc conatu juvando affectus lufflaminentur, & quoniam decet meam, baritatem V. Rev. bene velle ex animo ideo non putavi abs re fore, si hoc pacto liberius paulo vos pro candore meo commonerem de perículo, quod in hac procedendi Methodo tantopere præpofterà, incurritis; quando reatum hac ratione de continuando fine causa, & irreconciliabiliter confirmar do, inter Ecclesias schismate vobis acquiritis. Nam cum Dei favore in magna Christianismi Luce nos natos esse videamus, unde scire contingit inter homines vere (pirituales (qui soli veri sunt Christiani) ron esse posse schismata nec contentiones: led hæc studia esse carnalium hominum mauniera, nos autem deprehendamus magno nostro incommodo in mediis contentionibus & schismate serventimos nihilominus esse prognatos & educatos, ideo supervacaneum fuerit inquirere, unde originem traxerit hoc Schilma: & utrum vestris an nostris Doctoribus sit imputandum? Sed hoc agendum erit, ut serio dispiciamus, quomodo animæ nostræ liberari queant à maligra ejus contagione; hoc est, qua ratione a Schismatis propagandi culpa quantum possumus immunes nolmet censervemus. Atq; hoc ipsum reverà unum est ex iis, quod me ad haice curas inter alia impulit. Et si vos aliter de vobis ipsis, de statu Ecclesia Euangelica verog; Christianismo non sentitis, id ipsum vos quoq; non finit inter tot carnalia factionum studia, quibus omnia involvuntur, secure conquiescere. Sed dicat quispiam quomodo hanc culpam evademus? profecto si nunquam de abolendo Schismate cogitationes fu'cipimus, fieri non potest, ut reatu careamus: nobis enim qui verbi pracones facti Ephel. fumus, Euangelium pacis a deo commendatum est, ut illius præparatione pedes habeamus calceatos : fed de tollendis diffidij nostris causis, si nullam unquam soveamus cogitationem, manifestum est, quod officium negligatur nobis demandatum, & quod a reatu continuati Schismatis coram Deo non censebimur immunes. Quanto magis autem in conspectu illius hi culpa tenebuntur ista, qui etiam rogati nullam inpendunt studio coalitionis Christianæ promovendo operam? Nunc igitur observate quid hoc casu à V. Dtibus R. fiat, tantum abest ut, etiamsi rogati bac de resueritis, ullam hactenus contuleritis operam ad Schifmatis hujus, fub quo nati fumus, abolitionem, ut etiam hunc nostrum rupturæ instaurandæ conatum & scopum directe jam oppugnetis . & ad continuandum inter nos diffidium, animum ut mihi videtur ex professo componatis, dum ingenia tyronum, vestraq; in hisce exercetis, & Theologiæ candidatos, proposito dignitatis, licentiæq præmio ad licentiam criminandi, & certamina hæc multis modis illicita palam excitatis.

Hic jam prævideo quid ad hæc fine dubio dicturi fitis, vos feilicet eo animo disputationem bane minime suscepisse quasi velitis scopnm ipsum, aut meum in quærenda concordia conatum impugnare; sed alio & innocuo plane animo bæc fieri: atq; id ipsum liquido patere ex præsatione & conclusione scripti vestri. Nam primo sub finem præsationis pag. 3. dicitis vos examen instituere velle de judicio losephi Halli Irenso more

Scho-

Sebolastico & citra præjudicium illorum qui denuo sudant in inveniendis conciliationis mediis. Deinde in conclusione Disputationis pag. 132. & 133. haec verba habetis. Non enim hic ignem fodio, fed incommoda faltem allego quæ conciliabilitati Dogmatum obstare videntur ex parte Calvinistica. Tantum de prominentioribus dubitandi rationibus circa facilitatem, modum, & media conciliandi dogmata, inter Lu-, theranos & Calvinistas hactenus controversa non omnibus quidem, sed iis quæ Iofephi Halli, & Iohannis Durzei opinionibus, prima fronte eminent, & ad exercendum Theologiæ candidatum hac vice suffficere visa sunt; Quibus nec amputatur Spes , contrahendi numerum illorum dogmatum, quæ communionem Ecclefiasticam inter , partes distidentes hactenus impediunt, nec obfirmatur animus adversus quamcumq; ad-, missionem quarumcumq; mutuæ tolerantiæ rationum. Quin Deum potius ex intimo , corde veneror, ut persuadeat utrisq; airixid & it thi didwla mis down ex una tamen Tit.1.9 में में बंबीएक बंग्म्प्रार्थ.

Dicetis ergo vos hic aperte protestari de hisce.

I. Quod authores concordiæ quærendæ nullo velitis afficere præjudicio.

2. Quod intendatis tantum exercere in hisce scholastico more candi-

datum Theologiæ vestrum.

3. Quod ignem non velitis fodere, sed incommoda saltem allegare. quæ conciliabilitati dogmatum obstare videntur a parte Calvinistica.

4. Quod vestras tantum dubitandi rationes prominentiores de facilitate, modo, & mediis conciliandi controversa inter partes dogmata proponatis.

5. Quod nec amputare spem contrahendi numerum dogmatum controversorum nec obsirmare animum adversus tolerantiæ rationes velitis.

6. Quod Deum potius oretis, ut persuadeat utrisq; doctrinam de sermone fideli, & tolerantiam infirmorum.

Atque ideo me nullo jure accusationem hanc vobis intentare; quod scopo quæsitæ concordiæ studia vesta opponatis. Fateor haec non male à vobis dici: Sed Sophocleum illud notandum erit; i jai higun + sin andarodo hamaei minia ugillar i mis operations. Non namq; verbis hanc vitam conabimur præstare Claram, sed factis potissimum. Date igitur veniam mihi hanc rem pauló accuratius cum conscientia vestrà disceptaturo. Puto autem hanc protestationem vestram nullo modo effe admittendam, quoniam ab actionibus vestris manifeste refellitur. Scitis enim protestationem factis contrariam non esse validam. Certe hinc facile apparet, quod de Scopi nostri pictate atque innocentia apud animum vestrum convicti sitis; quia

1. The.

5.14.

& fieri debere judicatis: nec ipfi facere conamini, nec ut ab aliis tranquille fiant fine molestà interruptione, & litigiosa contradictione, permittitis. Videamus strictim, quænam illa fint. Judicatis æquum effe, ut nullum concordiæ authoribus præjudicium creetur. Judicatis iniquum effe ignem fodere; Indicatis fieri poffe, ut contrahatur numerus dogmatum inter partes controversorum, & fieri non debere, ut animi partium obfirmentur adversus admissionem quarumcung; tolerantiæ rationum. Iudicatis deniq, officio vestro consentaneum esse Deum venerari, ut omnes in sermonis fidelis doctrina confirmet, & ad infirmorum tolerantiam disponat. Præter bæc putatis etiam expedire ut candidatos Theologiæ vestros, in hisce disputarionibus exerceatis, & quidem more Scholastico. Putatis non inutile esse, incommoda quælibet allegare, quæ conciliabilitati dogmatum obstare videntur à parte Calvinistica. Putatis denig; fas esse proponere dubitandi rationes de facilitate, modo, & mediis conciliandi controversa inter partes dogmata. Hæc illa sunt, quæ observo vos judicare & putare, jam autem si ego manifestum fecero ex tenore, disputationis vestræ; quod contraria omnia faciatis iis, quæ hic judicantur esse bona; & quod magna ex parte male agatis, in iis,quæ putatis convenientur, utiliter & licite à vobis fieri posse; annon probatum sufficienter dedero illud quod initió mihi demonstrandum suscepi? atqui existimo me id ipsum magis quam vellem liquidò manifestum facere posse. De singulis aliquid erit indigitandum. Nam fuse istis inhærere non vacat. Fiat ergo initium ab eo, quod ultimum est in disputatione vestrà, nempe a voto, de doctrina fidelis sermonis retinendà & de tolerandis infirmis. Dico autem ita, Quicquid vovetis ab omnibus fieri, fi idiplum pro virili non præstatis à parte vestrà, certe culpà non caretis. Atq; nihil minus bac disputatione praestatis à parte vestra, quam hoc insum, quod fieri vovetis. Ergo culpa non caretis. Etenim quifvis ex animo vovet fermonem confirmari fidelem, & infirmos tolerare, is procul dubio fi possir, sermonem iple confirmabit fidelem, & infirmos tolerabit, & fi Theologico non caret Spiritu, non poterit non aliquem exercere conatum, Epl.41. quø femetiplum etiam apud alios, voti fui reddat compotem; recte enim Seneca, stultum est optare, quod possis à te impetrare: potest autem Theologus hoc à se impetrare, & præstare, ut Doctrina sermonis fidelis retineatur, ac conservetur, ut & infirmi tolerentur. Potest inquam à se hæc impetrare, si officium faciat, id est si dilucide Doctrinam illam tradat, & folide instruat omnes de hisce, quæ ad sermonem fidelem retinendum, & infirmorum tolerationem, faciunt. Nempe si explicet, quænam Doctrinæ de sermone fideli capita, & indubitata apud omnes 'presertim vero Euangelicos) fint principia? Quomodo ex illis capitibus atq; principiis, extra omnem controverfiam politis, conclusiones ad controversiarum decisionem utiles, deduci queant? Quà vià tales conclusiones alis ad ædificationem infirmandæ fint? Quibus verborum formis urgendæ? Et per quam legitimæ interpretationis normam, si dubium de iis oriatur, ex textu sacro comprobandæ? Quinam item infirmi, & qui non infirmi, fed pertinaces cenfendi fint? Quænam ergà eos tolerantia requiratur? id est, quousq; ferendi,

non vultis haberi tales, qui studeant illum impugnare: sed quandoquidem actiones vestræ aliud omnino clament, oportet ut ex vestris verbis judicium seratur, de actionibus vestris, ut appareat, quod culpa non vacetis. Quoniam scilicet illa quæ approbatis.

ferendi, qui diversa in rebus sidei à nobis sentiunt ? quomodoq; cum iis agendum, ut ab errore periculoso revocentur? De hisce & similibus rebus voto nostro subordinatis, potuisset sorsan ab eruditione vestra evidentem impetrare doctrinamin Thesisatq; Antithesi elaboratam; si cordate & sine præjudicio, officium sacre voluissets. Sed de hisce

nullum quod sciam verbum facitis aliter, quam animo nobis contradicendi & nostra refutandi, quæ aliquomodo buc spectant. Igitur loco eorum, quæ voto vestro respondent, contraria omnia facitis; Etenim nibil aliud apud vos invenio, quam errorum perpetuas exprobationes. & animorum per se plus satis offensorum, novas irritationes.

Hoc jam ex particularibus probari posset; per enumerationem sufficientem, si eo provolum, gredi vellemus. Sed præstat hoc labore supersedere; tædio enim conjunctus soret; & sufficiet Cipriani illud vestris R. in mendoriam hic revocare. Omne quod voti est, etiam actu signandum est; ne aliud vota commendent; aliud actus infinuet. Vos autem nullo actu vota hæc signatis; sed aliud plane imo contrarium infinuatis, ergo culp à non caretis. Eodem modo de reliquis dicendum; nam etiamsi judicetis sieri non debere, ut animi partium obsimentur adversus admissionem quarumcunq; tolerantiæ rationum, tamen ad emolliendos animos nihil facitis, nihil moderati sua detis, nec ullo modo patefacitis qualem tolerantiæ rationem, aut in Doctoribus, aut in Magistratu legitimam esse putetis, nam Doctoribus contradicendi necessitatem quandam imponitis & quæstionem de Magistratu quousq in eadem Republica ferre debeat, eos qui dissident in Religione, seponitis, ita, ut nullibi magis eos, quos vocare soletis Calvinistas, pungatis, quam in hoc

Itidem & de minuendo Dogmatum controversorum numero, quamvis judicetis spem hac de re non esse minuendam; ipso tamen sacto hanc spem, quantum in vobis est, minuitis. Nam omnes Reconcilationis tendande vias, ab aliis propositas rescinditis, & omnem obstruitis quasi vallo, atq aggere, aditum, ad amicas ea de re cogitationes, nec ullam controversia ad pauciora capita contrabande rationem monstratis; sed novis è contra controversiis compluribus ansam prebetis, dum semper aliquid excipitis, atq; obijcitis, ad ea que hactenus suere hunc in sinem aliis

propofita.

capite, pag. 80 ex 81.

Ad hec dicitis vos ignem non fodere, sed si per ignem intelligitis animos partium inflammatos ab offensione mutuâ, sive datâ, sive acceptâ; & si per sossionem intelligere oportet harum offensionum refricationem; atq; animorum ulteriorem vellicationem atque concitationem: ego me nihil unquam intellexisse, aut jam intelligere fatebor; si hoc ipsum vos diligentissime non facere judicabunt omnes, qui extra partes suturi sunt. Sed ante omnina presati estis, vos citra prejudicium illorum, qui denuo sudant in inveniendis conciliationis mediis, disputationem hanc velle instituere. Hic petendum est, quid vox prejudicii vobis significet? Accipitur enim aliquando & in bonam partem. Nam si sensus est, quod velitis citrà favorabile prejudicium disputare, id est quod Disputatio vestra non luc tendat, ut preparetur lectoris vestri animus ad Pacem, aut ut benè affectus erga concordie querende authores reddatur: tum satebor dicta vestra sactis respondere, sed si sensus sit, quod citra prejudicium concordie Scopo oppositum, dispu-

disputare velitis; id est quod Disputatio vestra eo fine non suscipitur; ut animi Lectorum præoccupentur fequiore de concordiæ authoribus, eorumq; studiis opinione. Tum mirari fubit, quid per sequiorem opinionem intelligatis? & annon putetis, id quod de D, Episcopo Exonensi probandum suscipitis: eum nempe sibi non constare injudicio fuo; posse sequiorem de illo opinionem aliorum mentibus ingenerare ? Si autem potest, & si hoc fine disputatis, ut alii de iplo ita cogitent, an vere dicetur, quod citra præjudicium ipfi oblatum hoc fiat? Deinde quando alios omnes concordiæ authores refutatis & perliringitis passim, atq, in hunc finem totam Disputationem suscipitis, ut adversus conciliationis rationes à nobis propositas præoccupe tis vestratium animos. Annon præjudicium finistrum & nobis & operi afferre studetis ? Uno verbo ; aut serio aut non ferio hanc rem agitis, si ferio conciliationem controversiarum inveniri non posfe; atq: hoc ipfum validis argumentis vos probaffe putatis, quomodo verum erit, quod citra præjudicium nostrum boc intendatis, cum nos contrarium plane judicemus? an oppofita judicia fibi invicem non præjudicabunt, etiam tum, quando alterum ad alterius everlionem ferio proponitur? At si non serio, sed tantum ostentandi ingcnii vestri caula hæc agitatis, tum nec fic culpam effugietis gravem, qued rem tantam tanta cum offensione conjunctam; tali modo, id est inanis gloriæ, & quidem in fovenda contradictione periculola, captandæ caula, tractare volueritis: hoc enim est quasi per lusum ignem fodere. Nam fi revera non judicatis controversias esse irreconciliabiles, cur diffuadetis conciliationem? Imo cur non potius fuadetis eam, fi præfertim nihil in ejus præjudicium faciendum effe putatis? Nam non potestis ut mihi quidem videtur, bona conscientia non suadere illud Ecclesis, quod ad iplarum ædificationem fieri posse putatis, Aft si revera judicio vestro sunt irreconciliabiles, tum sateor quod per conscientiam aliud facere non possiris, quam hoc quod facitis. Sed tum non opus erat profiteri, quod conciliatoribus controversiarum nullum velitis afferre præjudicium, sed potius debebatis illis, quantum fine offensione potuissetis, impossibilem conciliationem amicabiliter diffuadere atq; aliam rei tractandæ viam demonstrare. Quod cum non faciatis, & tamen impossibilem esse reconciliationem contendatis; apparet vos reveranon tam Ecclesiarum ædificationi, quam contradictionis, id est controversiarum continuationi velificare, & dicis tantum gratia proferre illud, quod de prejudicio conciliatoribus non dando prefati estis: atq; ita intentionem vestram concordie grerende scopo, effe contrariam, atq; vos reatum Schilmatis irreconciliabiliter continuandi vobis hac prepostera agendi Methodo consciscere, quod ego certe non sine doloris, & compassionis affectu in vera coram Deo charitate concepto, profero & illibenter de vobis cogitare debeo. Verumtamen cum ita cogitem, nec aliter cogitare possim, hisce scilicet persuasus rationibus & argumentis è re ipsa desumptis, non debui hoc ipsum reticere, quoniam Dominus qui prohibuit, Levit. 19. 17. nos odio habere fratrem nostrum in corde nostro, eodem loco jubet nos libere eum corripere & non ferre in illo peccatum, Hec igitur moniționi vestre serviunt, ut ad animum revocetis, annon ita sese res habeat, quemadmodum ego infero, & fi ità fit, ut periculo reatus cui subjacetis, vosmet tempestive subtrabatis, hortor & admoneo.

Atq: hec quidem ex iis que recta esse judicatis illatasunt , nunc videamus illa que putatis

putatis convenienter, utiliter & licitè a vobis fieri posse. Primo existimatis expedire ut candidatos Theologiæ vestros in hisce disputationibus exerceatis & quidem more Scholastico. Sed hoc iis non expedire constat ex eo quod jam Vis. D. Ris. nec laudabilem scopum nec Ecclesiis utilem esse propositum demonstravimus. Id autem in quo Doctores ipfi Dei Regnum non promovent in Ecclefia s nullam candidatis Theologia afferre poterit utilitatem. Quis enim Ecclesiis prodesse cogitabit, ut ij qui ad ministerialem educantur functionem, malevolis afluelcant contentionibus, & Scholasticis litigiis? An hæc divino fæderi annunciando & Euangelio Salutis promulgando fubferviunt? Annon ex hisce virus quoddam concipere solent Tyrones, quod posteà pro concione fine auditorum discrimine, & qualibet occasione captatà, evomunt, magno cum affectu, in omnes quos Zwinglianos aut Calvinistas vocitant, ad ostendendum scilicet Zelum fuum, quod grinne fint Lutherani, & Calvinifmum non fapiant? annon hinc amaris affectionibus imbuuntur auditores? & annon ex ejusmodi dilputationum exercitiis hæc promanant? Hoc igitur ipium illud eft, quod schismatis perpetuum præbere folet fomitem : atq; ideo vel hoc iplo nomine, quod candidatos vestros Theologiae in hac præposterà disputandi ratione tam sedulò exerceatis, atq; eos potius non instruatis in its quæPacem cum veritate excolendamApostolus tantopere Timotheo suo commendavit 2. Tim. 2. 22, 23, 24, 25, 26. Hoc iplo inquam nominie magis culpandi eftis. Nam hinc magis magisq; illud ipsum elucet, quod ego in vobis reprehendo, quod nempe reatum perperuò confirmandi Schismatis in volmet temerè adducatis, quoniam talibus exercitiis, quæ excogitandis & verifimiliter probandis contradictionibus instituta funt, rixose scientiæ semina juventutis mentibus implantantur, quæ sese postea ad omnes diffundunt. Hoc enim insigne quoddam videtur esse stratagema, ad continuandum studia partium inventum ut nimirum discipulorum ingenia ad criminandi & contradicendi artificia formentur, & exacuantur, & ut candidatis honores hoc titulo obveniant, quod adversus Calvinistas cum laude in publico disputaverint, hac enim ratione perpetuò deinde obligantur ad contradicendum ils quibus se nunquam reconciliari posse, semel magna cum solennitate professi sunt : præsertim quando suscepti publiceq; contestati odij præmia, honorum titulos retulerunt. Respicite igitur, quonam tendant exercitia veltra Scholastica, quæ in Academiis hodie instituuntur, & exinde judicium fiat, quousq; expedire illa putandum sit. Annon huc directe spectant ut refutenrur potius opiniones quælibet à veltris, quocumq; modo diffentientes, quam ut veritatem & finceritatem Religionis Euangelice, è principiis fuis per evidentiam spiritualem demonstrent? Hoc autem cui usui servit, nisi ut partium studia fervide potius foveantur, quant ut errantium instructioni & omnium adificationi in Sanctorum communione con ulatur? hinc autem fi , quod ad centuras potius de aliorum dictis & factis ferendas, quam ad dicta factaq; veftra fecundum veritatis justitizeq; normam, componenda & comprebanda, propendeatis. Victoria enim quæritur magis, quam fidei & veritatis ad 'alutem necessarie manifestatio. Ajo autem talia ingeniorum exercitia à veri Christianismi, nedum à Theologie sacre scoposesse maxime aliena : præsertim quando ulurpantur, prout hodie fieri folet, partim ad inanis eruditionis oftentationem, partim ad controversias in infinitum propagandas. Affirmo igitur Theologia

can-

candidatis , non modo esse utilia , sed multis modis damnosa hæc exercitia , quoniam nec seipsos , nec Ecclesias quibus destinantur , nec eos quibuscum certant , meliores aut doctiores reddunt ad salutem , hac sua disputandi exercitatione , sed dum nudam quærunt in certamine de opinionibus , de verbis , & phrasibus , victoriam , insaniunt circà quæstiones & contradictiones scientiæ , salso ita nominatæ & omnen interea publicæ ædificationis curam negligunt. Iudico itaq; inter omnes quæ unquam suerunt scientiæ in Christianismo tradende vias , hanc quæ Scholastica vocatur maxime esse jejunam , carnalem , & instructuosam , quod ut appareat , paucis lubet varias Doctrinæ in Christianismo tradendæ periodos atq; ætates considerare.

Prima ætas fuit Apostolorum, in qua doctrina divinitùs inspirata ab ipsis Apostolis initiò, & postea à viris Apostolicis & horum discipulis incorrupiè tradebatur, quamdiu scilicet hi posteriores, mysterium salutis ea qua par erat simplicitate nativa, tractabant, & omnem de Euangelio doctrinam, ad veritatem que secundum Pietatemest,

reducebant.

Secunda ætas illa fuit, quæ hodiè Patrum vocatur, in hac Ecclefiæ Doctores partim cum gentilium philosophis pro veritate Religionis Christianæ, partim cum hæreticis pro ejus puritate, concertârunt, & aliquando inter sese etiam de nonnullis minutioribus digladiati sunt. Hîc primæva Simplicitas paulatim tam in Doctrinalibus quam in practicis amisfa suit; nam ut satisfieret philosophorum & hæreticorum strophis, quibus impugnabant receptam à viris Apostolicis, aut ab ipsis Apostolis scripto consignatam Doctrinam, multa suerunt admissenda humanæ ratiocinationis dogmata, quibus nimi im sæpè tribuimus & magis aliquando delectamur, quam divinis verborum formulis. Sed tamem pleraq; omnia hac ætate ad pietatem atq; devotionem referebantur moralem, donec hæt tandem amissa pietate internasin externam cultus larvam &

Superstitionem degeneravit.

Tertia atas Scholasticorum est, qui in superstitione confirmatà nati, & in obscuris monachorum claustris educati, dum otio abundabant, doctrinam à Patribus acceptam infinitis & Apostolica Philosophia, proprià ratiocinatione, obscurà traditione & ineptà subtilis ingenti curiositate, haustis commentis, atq; speculationibus diduxerunt in varias quæstiones, quas in utramq; partem barbaris inutilium notionum nominibus pro lubitu adinventis disputarunt, stylo rancido & sibi nequaquam cohærenti. Hic demum ad factiones deventum est, propter opiniones Doctorum diversas, qui gloriam in eo captabant ut contradicendo aliis, laudem fubtilitatis reportarent, nec in errore ullo deprebendi possent, quem non aliqua distinctione eluderent. Nec aliud in iis ferme laudandum eft, quàm quòd acuant lectoris fui ingenium in abstractionibus & rerum à senfu remotarum formalitatibus (quas vocant) & proprietatibus concipiendis, & quod realia, id est, suos de rebus disquirendis conceptus tantum tractent, nec affectuosa aut personalia admisceant, quæ offensionem ulli præbeant. De cetero in inveniendis quæltionibus circa rem quamlibet , in quæltione qualibet in utramq; partem probabiliter disceptanda, & in perpetuo contradicendi studio artificiose excolendo, omnes ingenii sui vires impenderunt, nec ullo usui in aliis quod sciam, humano generi fuerunt.

Quarta

Quarta ætas hæc nostra est, quæ incepit à linguarum & politioris literaturæ studio excolendo, quo aditu ad authores patesacto, nunc indagamus sedulo, ex omnibus & omni ævo Scriptoribus, omnem in humanis & divinis rebus traditam Scientiam, ut Reformationem Ecclesiæ ac Reipub, aliquousq, tandem promoveamus. Nec ullà re magis laborare videtur hec ætas nostra, quam fastuosa quadam & inani acquistiæ scientiæ præsumptione & consus malignaq; ejusdem usurpatione, ad studia partium & factiones inter Christianos alendas tam in Republica quam in Ecclesia. In Ecclesia autem præsertim inter Euangelicos triplex omnino Theologiæ studium viget.

Sunt enim qui totos sesse scripturali Theologiæ tradunt, & in his quidam nihil pensi habent, ea quæ ab ullis sive antiquis, sive recentioribus commentatoribus scripta sunt, sed solas per se audiunt scripturas; quidam qui sine cortice natare non volunt, à recentioribus præcipuè commentatoribus toti pendent; quidam nec hoc aspernantur, nec nimium iis tribuunt; sed suo interposito judicio, ad contextum omnia reserunt. Preter hos alii sunt qui sese totos Patribus legendis consecrant, & in his quidam, præcipue controversiarum omnium decisiones, & S. Scripturæ sensum ex iis eruere conantur. Quidam precipue sese dedunt observandis Ecclesiæ primævæ constitutionibus, atq; ritibus ab

antiquo usurpatis.

Sunt deniq; alii qui fefe scholasticis authoribus propter ingenii quandam convenientiam vel melioris instructionis defectum, magis addicunt quam aliis scriptoribus, ii nempe, qui vel philosophicam sibi vendicant libertatem in rebus suo marte disquirendis, vel qui à magistrissuis Philosophie rixatricis principiis inbuti, atq; ita facti formatiq; ad controversias in re qualibet movendas, fuerunt, nec aliud fere sciunt, quam in Theoreticis captare phrases atq: sententiolas, quibus contradicant cum aliqua probabilitate: & in repus agendis difficultates movere, aut censuras de aliorum rebus gestis ferre. In hoc precipue a superioris avi Scholasticis differentes; quod, cum vel pluribus sese immisceant, vel seculum hoc plurium & quidem rerum mixtarum serax sit; majora sibi etiam arrogent, plura tractent, fervidius contradicant, à personalibus non abitineant; nec realia tam folide subtiliter & modeste, prout illi fecerunt, discutiant; iisdem tamen ingenii exercitiisad contradicendum institutis delectenturaet artificiis utanturatylo paulo terfiori, & methodo magis ordinatà. Hasce ergo scientize tractande vias hoc pacto recensere consultum putavi, ut videretis quo loco habeam Scholastica exercitia vestra, & quare non putem expedire, ut Theologiæ candidati in ils exerceantur. Pauci funt ex Doctoribus hodie, qui in omnibus egregie versati sunt, cum judicio, aut qui medullam & nucleum precipue in quolibet genere scientiæ, sibi acquirere student; aut que acquisiverunt ad usum publice edificationis sine præjudicio convertant, aut discipulos suos co manuducant: fed fi fieri posset; ut in Theologiæ candidatis ad eruditionem yeram formandis adhiberetur institutio Academica, quæ eos primo ad scripturalem Theologiam ex iplo textu intelligendam, compendio deduceret, deindè doceret Patrum & Scholassicorum Doctrinam omnem utilem Scripturali veritati subordinare, & ad usum Pietatis, & Charitatisque a mundo corde a bona conscientià, & fide minime simulatà fluit, applicare: atq; boc fine si exercitia instituerentur, que nemini præjudicarent, tum existimarem

Library of the UNION THEOLOGICAL SEMINARY New York marem non malè cum iis agi, sed prout res bodie comparatæ sunt, hæc vix sieri posse videntur, eà quà par est simplicitate Spirituali. Excuso igitur sane vestrum hac in re sactum propter inolitam publico malo consvetudinem, sed doleo à consvetudine malè agendi, reatum Schilmatis continuandi inter Euangelicos, in vos derivari.

Secundo, Putatis non inutile effe incommoda quælibet allegare, quæ conciliabilitati

dogmatum obstare widentur à parte Calvinistica.

Fatebor equidem id non esse intutile, si modò siat debito modo: debitum autem modum hunc voco, qui non sapit odiosam exprobrationem, & partium studium, qui ad scopum legitimum dirigitur & qui tollendis incommodis, non autem iisdem multiplicandis viam struit, & aditum patesacit. Horum autem nihil sieri videtur à V. D. atq, ideò concludendum est, quod non solum inutiliter, sed etiam cum detrimento quæssitæ concordiæ hæc incommoda a vobis allegentur. Nam ubiq manisesti cujusdam odii & exprobrationis indicia relucent, nec ullus in allegando finis intendi videtur, nissi desperavio de vià reconciliationis, atq; ita nullum consilium suppeditatur ad incommoda quæ allegatis è medio tollenda, sed potius hoc ipsum intendi videtur, ut consultationes de tollendis concordiæ remoris amicabiles, impediantur, atq; ita Schisma continuo ad

posteros propagetur.

Unicum reltat de dubitandi rationibus. Dicitis enim circa facilitatem, modum, & Media conciliandi dogmata inter Lutheranos & Calvinistas controversa, vos dubitandi rationes prominentiores ex Dni. Halli & meis opinionibus hauftas, propoluisse, Fateor non esse abs re dubia movere, si modo id fiat ingenuè, candidè, & solutionis quærendæ non autem subtersugiendæ studio. Vos autem solutionem dubiorum vestrorum non quærere, sed subterfugere potius, conjectari licet ex eo squod nobis, è quorum scriptis dubitationes vestras natas esse dicitis, non volueritis eas humaniter communicare resolvendas. Dubitatis ergo ut insolubiles videantur dubitationes vestra. Sed si vià confultation's amicabilis regotium tractaffetis, fi dubitanter & nonconfidenter egiffetis, fi iplum fcopum non impugnaffetis, tam quo ad remaquam quoad agendi moduma me levaffetis hoc labore vos monendi & vofmet tædio hæc legendi liberaffetis; fed cum nihil animo pacifico vos agere videam, cum pateat, quod scopum à nobis propositum manifeste declineris cum laudabilem scopum vobis non præfigatis, cum scopum aut quem intenditis ipfi, aut quem in nobis oppugnatis, vià nec legitimà, nec rationali tractetis:cum methodo purè Scholastica ad disputandum, & controversias augendum, comparata, procedatis: cum voto veltro nihil confentaneum, fed omnia potius contraria, faciatis: cum tolerantiæ omnes potius rationes rescindatis, quam facilitetis: cum Dogmatum controversorum numerum unà cum offendiculis non minuatis, sed potius augeatis: cum ignem fodiatis: cum citra præjudicium conciliationis studio oppositum, nihil ferme agatis: cum ad contentionis studium perpetuandum Tyrones & candidatos exerceatis: cum denig; incommoda & dubia non allegetis eo quo decet ad pacificam transactionem modo, ut scilicet incommoda tollantur e medio & dubia resolvantur. Sed sub hisce prætextibus occasionem captetis remorandi consultationes jam institutas, & sufflaminandi propenfiores bene affecctorum conatus in præparandis concordiæ viis: cum inquam hæc omnia agatis, atq; hæc mihi ex re ipfå liqueant, ità,cogitare debeam vos manifestum

ipfins

nifestum continuandi schismatis reatum incurrere, putavi non decere meam Charitatem apud vos hoc ipfum reticere, fed neceffarium aliquomodo judicavi hanc qualemcumq; admonitionem conscientie vestræ infinuare perpendendam, ut de re ipsa seriò cogitetis, annon in hunc modum hæc fese habeant, quemadmodum ego judicavi. Optårim autem me falli in is, que de animo veltro minus propento erga hocce inftitutum, dixi. Itaq; non erit mihi ingratum fi reipfa demonstretis, vos aliter ergà causam affectos effe, quam ego judicavi. Quoniam autem gaudebo plurimum, fi hac in re meam fertentiam iplo facto refutetis, spero vos in optimam partem accepturos ea, que jam optimo animo dicta fuerunt: & ne putetis ex affectu præoccupato hæc procedere magis, quam ex judicii recti dictamine: mantiffæ loco addam nonnulla de natura Schifmatis, ut meum ea de re sensum melius intelligatiss& originem hujusce mei timoris de periculo reatus vobis imminenti, perspiciatis. Schifma igitur mihi est, quælibet animorum inter Christianos disjunctio, per quam separantur ab officiis in Sanctorum communione sibi invicem secundum Dei voluntatem prestandis. Inter alia autem officia shoc unum est divine voluntati apprime confentaneum, ut membra myflici corporis Christi omnia ean-1. Cor. dem pro sese invicem habeant solicitudinem. Nam Apostolus dicit Denm obragant 12, 24. boc fine corpori tribuisse, ut membra + ล่งว่า เมอเมาลัก เอเน ล่งเกิดก ; si autem hoc intermittatur, exinde Schisma incorpore oriri, exertè dicit Apostolus; unde concludere oportet, hujus curæ intermiffionem Schifmatis reatum coram Deo inferre: & cos qui caulam præbent intermittendi hanc curam , periculum bujus reatus contrahendi incurrere. Intermittitur autem hec cura quoties ij quibus id ipium præ aliis incumbit, diligentiam non adhibent ut Spiritus unitatem in vinculo Pacis conservent prout preceptum est ad Ephel.4 2. Nam cum Corinthii hoc neglexissent, & affectare inciperent diverios professionis sue authores, a quibus sese denominabant; Apostolus dicir inter eos fuiffe Schilmata, que ut aboleret, ad officium eos revocat intermiffum, nempe ad studium conservandi Spi itus unitatem, quando serio obtestatur eos per nomen Domini nostri Jesu Christi, ut idem loqui studeant omnes, & ut esse velint rempnession, câdem mente & eâdem sententia. 1. Cor. 1. 10. Qui ergo scopum sibi non habent in Christianismo propositum, ut aut conservent sedulo unitatem Spiritus, quam cum aliis jam habent: aut ut luxata dissidiis Eccesia membra, ad unitatem denuo reducant, id est, qui soliciti non sunt ut illam membrorum Ameurias, quam Deus inter Christianos effe vult, in spiritu retineant, aut instaurent: ij done er incorpore mystico authores censcen listant. Cum enim omnes sponte nostra propter intemperiem carnis nostræ continuo condamus ad extrema quædam à medio, id eft, ab æquali in vita Spirituali & tranquillo animæ motu, ad excessus quosdam aut desectus inordinatos, qui requiem nostram & aliorum perturbant; Deus hanc curam nobis injunxitsut hac ratione animorum perturbationi, quæ locum in ejus Regno non habet, obviam iretur. Regnum enim Dei justitia, pax & gaudium in Spiritu Sancto est; cum hisce nulla consistere potest animi perturbatio, & fine hisce, aut ubi horum cura intermittitur, omnimodam oriri perturbationem, necesse est. Etenim qui per hæc Christo non servit, is nec Deo placet, nec hominibus probatus est: Ergo qui aut done un infert affectibus fidelium, aut non studet conservare Spiritus unitatem, sed illam potius labefactat, is Deo non servit in iptius Regno, sed secessionem quandam ab illo facit spiritualem; quelibet autem secesfio spiritualis à Dei regno Schisma est, aut schismati originem præbetssi continuetur. Jam de vestre Disputationis scopo, & agendi modo quo dubia vestra proponitis, ex hisce judicium facite, & mihi indicate annon reatum continuande & irreconciliabiliter propagande Avezeucias, quæ inter Spiritus Protestantium existit, hoc scripto vestro vobis contrahatis. Si ab hoc reatu non estis immunes, tum quatenus resistitis mediis, que ad instaurandam unionem a nobis proposita sunt, tum quatenus novas offensionum causas profertis & cumulatis, certè mihi vitio non erit vertendum, quod de errore, quem hac in parte, meo quidem judicio erratis V. D. monere voluerim: fed fi putatis vos ab hoc reatu esse liberos, tum mihi demonstrandum erit, aut Schismatis continuandi reatum a b hisce non trahere originem, aut hæc à vobis in hac disputatione non fieri; alterutrum horum si mihi demonstretis, satebor me errasse in judicio, quod de vobis tuli, & petam ut amanter monenti culpam hanc condonetis, que a legitima erga vos folicitudine profecta est. Utinam de nobis eodem modo soliciti fuissetis! certè gratias vobis agere debuitfemus, five jure, five injurià nes culpaffetis. Putamus enim hanc effe Regiam in Dei regno legem quæ nobis fieri vellemus, aliis faciamus. Hac lege omnia mutue edificationis officia propoluimus hactenus & favente Deo deinceps proponemus. Nec aliam in abolendo Schifmate viam inveniri poffe judicamus.

Atq; bec de hise sufficiant in præsentiarum, forsan si otium nobis suppetat, ad specialiora progrediemur, ut, si dubitandi & non obluctandi & tergiversandi animo, objectiones vestre revera propositæ sint; (quod considenter asseverare non volumus, quoniam Charitas nostra non solum tegit multitudinem peccatorum, sed etiam in meliorem partem omnia liberater interpretatur) solutiones illarum accipiatis tempore opportuno. Interim videtur nobis officio vestro valde consentaneum, ut hasce de instituto vestro dubitationes nostras eximatis animo nostro, antequam ad ulteriores vobiscum in boc genere tractatus descendamus: & ut de legibus tractationis ulterioris inter nos instituendæ, ad omnium ædificationem, ante omnia transigatur. Iniquum enim esse videtur, ac minime rationi consonum, cum iis de particularibus agere, quos putamus, aut legitimo & a Deo severe nobis mandato scopo, repugnare, aut nullis ad mutuam ædificationem necessario observandis legibus astringi veste. Hæc perpendite, in Dei timore, cui conscientiam nostram approbare stu semus, scimus enim nos ei de verbis etiam inutilibus aliquando rationem reddituros. Valete, Scribebam bæc Londini circa initium Novem-

bris Anno 1641.

Reverendarum Dignit. Vrum.

Omni officio benevolentiæ Servus in Christo ad multorum ædificationem deditissimus

